
QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

38 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI AL-QURAN DALAM KERANGKA PENGURUSAN 

BENCANA DI MALAYSIA: CABARAN, PROSPEK DAN IMPLIKASI DASAR 

 

[INTEGRATING QURANIC VALUES INTO DISASTER MANAGEMENT 

FRAMEWORKS IN MALAYSIA: CHALLENGES, PROSPECTS,  

AND POLICY IMPLICATIONS]  

 

MOHD HAFIZUDDIN MOHD PAUZI
1
 & WAN MOHD KHAIRUL FIRDAUS WAN KHAIRULDIN

 1*
  

& ABDUL HANIS EMBONG 

 

1 Faculty of Contemporary Islamic Studies, Universiti Sultan Zainal Abidin, Gong Badak Campus, 21300 

Kuala Nerus, Terengganu, MALAYSIA.  

E-mail: mahadimohammad@unisza.edu.my; wankhairul@unisza.edu.my 

2 Pusat Pendidikan Asas & Lanjutan (PPAL) Universiti Malaysia Terengganu, 21300 Kuala Nerus, 

Terengganu, MALAYSIA.  

E-mail: hanis.embong@umt.edu.my 

 

Corespondent Email: wankhairul@unisza.edu.my 

 

Received: 2 November 2025 Accepted: 25 November 2025 Published: 28 December 2025 
 

Abstrak: Kejadian bencana alam yang semakin kerap dan intensif di Malaysia menuntut penilaian 

semula terhadap kerangka pengurusan bencana yang sedia ada, yang sebahagian besarnya bersifat 

teknokratik dan sekular. Walaupun Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20 menyediakan 

struktur operasi yang kukuh, wujud lompang yang ketara dalam aspek pengisian spiritual dan 

psikospiritual yang relevan dengan populasi majoriti Muslim di negara ini. Artikel ini bertujuan untuk 

mencerencerak cabaran dan prospek pengintegrasian nilai-nilai Al-Quran ke dalam kerangka 

pengurusan bencana nasional. Menggunakan reka bentuk penyelidikan kualitatif menerusi kaedah 

analisis kandungan dokumen dan kepustakaan, kajian ini menyaring nas-nas Al-Quran yang berkaitan 

dengan fiqh al-karithah (kefahaman bencana) serta polisi semasa pengurusan bencana. Dapatan kajian 

mendedahkan bahawa cabaran utama pengintegrasian ini berakar umbi daripada dikotomi epistemologi 

antara sains moden dan teologi, serta risiko salah tafsir konsep takdir yang boleh membawa kepada sikap 

fatalisme pasif. Namun, prospek pengintegrasian dilihat sangat positif, terutamanya dalam aspek 

pembinaan daya tahan komuniti melalui konsep ibtila’ (ujian) dan ta’awun (kerjasama), serta potensi 

masjid sebagai hab pusat pemindahan yang holistik. Kajian ini merumuskan bahawa penyebatian nilai 

Al-Quran bukan sahaja melengkapkan lompang psikososial mangsa, malah memperkukuh kerangka 

pengurangan risiko bencana (DRR) yang lebih mampan dan membumi dalam konteks sosio-budaya 

Malaysia. Dapatan ini memberi implikasi penting kepada penggubal dasar untuk mengarusperdanakan 

elemen spiritual sebagai komponen kritikal dalam strategi kesiapsiagaan negara. 

 

Kata Kunci: Pengurusan Bencana, Nilai al-Quran, Psikospiritual, Spritual, Implikasi 

 

Abstract: The increasing frequency and intensity of natural disasters in Malaysia calls for a 

reassessment of the existing disaster management framework, which is largely technocratic and secular 

in nature. While the National Security Council Directive (MKN) No. 20 provides a robust operational 

structure, there is a significant gap in the spiritual and psychospiritual aspects relevant to the nation's 

majority Muslim population. This article aims to elucidate the challenges and prospects of integrating 

Quranic values into the national disaster management framework. Using a qualitative research design 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

39 

through document and literature content analysis, this study examines Quranic texts related to fiqh al-

karithah (understanding of disaster) as well as current disaster management policies. The findings reveal 

that the main challenges to this integration stem from the epistemological dichotomy between modern 

science and theology, as well as the risk of misinterpreting the concept of destiny, which could lead to 

passive fatalism. However, the prospects for integration appear highly positive, particularly in building 

community resilience through the concepts of ibtila’ (trial) and ta’awun (cooperation), and the potential 

of mosques as holistic central relief hubs. This study concludes that the integration of Quranic values 

not only addresses the psychosocial gaps among victims but also strengthens a more sustainable and 

culturally grounded disaster risk reduction (DRR) framework within the Malaysian socio-cultural 

context. These findings carry significant implications for policymakers in mainstreaming spiritual 

elements as a critical component of national preparedness strategies. 

 

Keywords: Disaster Management, Quranic Values, Psychospiritual, Spiritual, Implications 

 

 

This is an open-access article under the CC–BY 4.0 license 

 

 

Cite This Article:   

Mohd Hafizuddin Mohd Pauzi & Wan Mohd Khairul Firdaus Wan Khairuldin & Abdul Hanis Embong. 2025. 
Integrasi Nilai-nilai al-Quran dalam Kerangka Pengurusan Bencana di Malaysia: Cabaran, Prospek dan Implikasi 

Dasar [Integrating Quranic Values into Disaster Management Frameworks in Malaysia: Challenges, Prospects, 

And Policy Implications]. QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research. 5(4), 38-45. 

 

PENGENALAN 

 

Dalam dekad mutakhir ini, landskap geografi dan iklim Malaysia telah mengalami perubahan 

drastik yang memanifestasikan dirinya melalui peningkatan frekuensi dan intensiti bencana 

alam, khususnya banjir monsun dan tanah runtuh. Realiti ini bukan sekadar satu krisis ekologi, 

malah ia merupakan satu ancaman eksistensial yang menguji keupayaan infrastruktur fizikal 

dan ketahanan sosial masyarakat. Lazimnya, respons negara terhadap fenomena ini dipandu 

oleh Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20, yang menyediakan satu mekanisme 

perintah dan kawalan yang sistematik bagi menguruskan insiden bencana. Walau 

bagaimanapun, pendekatan konvensional ini sering kali terperangkap dalam paradigma 

teknikal-rasional yang memfokuskan semata-mata kepada logistik, kejuruteraan, dan 

pemulihan fizikal. Apa yang sering terpinggir dalam wacana arus perdana ini adalah dimensi 

kemanusiaan yang lebih mendalam, iaitu aspek spiritual dan keagamaan yang menjadi teras 

kepada pandangan semesta (worldview) sebahagian besar mangsa bencana di rantau ini. 

Permasalahan kajian ini timbul apabila terdapat jurang yang ketara antara protokol 

pengurusan bencana yang bersifat sekular dengan mekanisme daya tindak (coping mechanism) 

masyarakat Melayu-Muslim yang sangat bergantung kepada nilai-nilai teologi semasa 

berhadapan dengan krisis. Kerangka sedia ada, walaupun efisien dari sudut operasi, dilihat 

kurang berupaya menangani trauma psikospiritual yang dialami mangsa. Tanpa integrasi nilai-

nilai ketuhanan, pengurusan bencana menjadi tempang; bantuan fizikal sampai, namun jiwa 

mangsa kekal rapuh. Situasi ideal yang didambakan adalah satu ekosistem pengurusan bencana 

yang holistik, di mana nilai-nilai Al-Quran tidak hanya dilihat sebagai elemen ritual semata-



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

40 

mata, tetapi diangkat sebagai prinsip panduan strategik dalam fasa mitigasi, kesiapsiagaan, 

respons, dan pemulihan. 

Kesarjanaan lampau telah cuba meneliti hubungan antara agama dan bencana, namun 

kebanyakannya bersifat deskriptif atau tertumpu kepada kajian kes yang terpencil. Sebagai 

contoh, kajian oleh Gianisa dan Le De (2018) serta Hisham et al. (2022) telah membincangkan 

peranan agama dalam pengurangan risiko bencana, namun perbincangan mereka belum 

menyentuh secara komprehensif mengenai cabaran struktural dan prospek strategik 

pengintegrasian nilai Al-Quran secara formal ke dalam dasar negara seperti di Malaysia. 

Ketiadaan kerangka konseptual yang jelas menyebabkan usaha penerapan nilai Islam dalam 

pengurusan bencana sering kali bersifat ad-hoc dan tidak terkoordinasi, yang akhirnya 

mengakibatkan pembaziran sumber dan ketidakberkesanan dalam pemulihan trauma jangka 

panjang. 

Justeru, artikel ini hadir untuk mengisi lompang pengetahuan tersebut dengan 

menganalisis secara kritikal cabaran epistemologi dan praktikal yang menghalang 

pengintegrasian ini, serta meneroka prospek masa hadapan yang boleh dimanfaatkan. Objektif 

utama kajian ini adalah untuk meneliti bagaimana prinsip-prinsip Al-Quran seperti konsep 

Fasad (kerosakan akibat tangan manusia), Ibtila’ (ujian), dan Ta’awun (kerjasama) boleh 

diterjemahkan ke dalam indikator pengurusan bencana yang boleh diukur dan dilaksanakan. 

Kajian ini berhujah bahawa pengintegrasian nilai Al-Quran adalah satu keperluan mendesak, 

bukan pilihan, demi membina sebuah masyarakat yang berdaya tahan bukan sahaja dari segi 

fizikal tetapi juga spiritual. 

Secara strukturnya, artikel ini disusun bermula dengan menetapkan wilayah kajian 

melalui tinjauan literatur kritikal mengenai status quo pengurusan bencana dan perspektif 

Islam. Seterusnya, metodologi kualitatif yang diguna pakai akan diperincikan. Perbincangan 

utama akan mencerencerak dapatan mengenai cabaran dan prospek, sebelum diakhiri dengan 

cadangan kerangka konseptual baharu dan kesimpulan yang merangkum implikasi kajian 

terhadap teori dan polisi. 

 

SOROTAN LITERATUR 

 

Sorotan literatur ini bertujuan untuk mensintesis dan menilai secara kritis korpus pengetahuan 

sedia ada yang berkaitan dengan pengurusan bencana di Malaysia dan persilangannya dengan 

nilai-nilai teologi Islam. Perbincangan dimulakan dengan menelusuri kerangka operasi semasa, 

diikuti dengan analisis terhadap perspektif Al-Quran mengenai bencana, dan akhirnya menilai 

kajian-kajian terdahulu yang cuba menghubungkan kedua-dua domain ini. 

Dalam konteks pengurusan bencana di Malaysia, Arahan MKN No. 20 kekal sebagai 

dokumen rujukan primer yang menggariskan peranan dan tanggungjawab agensi pelbagai 

peringkat (Majlis Keselamatan Negara, 2012). Menurut kajian oleh Shafiai et al. (2016), 

kekuatan utama arahan ini terletak pada struktur hierarkinya yang jelas dalam menggerakkan 

aset fizikal. Namun, Zamri dan Othman (2020) mengkritik pendekatan ini sebagai terlalu 'top-

down' dan kurang memberi penekanan kepada aspek pembangunan kapasiti komuniti yang 

berasaskan nilai tempatan. Ini selari dengan pandangan umum dalam literatur pengurusan 

bencana antarabangsa yang mula beralih daripada paradigma 'command and control' kepada 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

41 

pendekatan berasaskan komuniti, namun adaptasi elemen keagamaan dalam polisi rasmi masih 

sangat terhad (Chester et al., 2019). 

Dari sudut pandang teologi, Al-Quran menyediakan naratif yang komprehensif 

mengenai bencana. Istilah-istilah seperti musibah, bala, fitnah, dan fasad telah dibincangkan 

secara meluas oleh sarjana Islam. Zulkefli (2019) dalam analisisnya menegaskan bahawa Al-

Quran tidak melihat bencana sebagai hukuman semata-mata, tetapi juga sebagai peringatan dan 

ujian (ibtila'). Konsep fasad (kerosakan) yang disebut dalam Surah al-Rum ayat 41, misalnya, 

menghubungkan secara langsung kerosakan alam sekitar dengan tangan manusia, sekali gus 

meletakkan tanggungjawab etika ke atas manusia sebagai khalifah (Rahman, 2021). Walau 

bagaimanapun, literatur sedia ada sering kali membincangkan konsep-konsep ini dalam ruang 

lingkup tafsir yang teoretikal tanpa menterjemahkannya ke dalam bahasa polisi atau prosedur 

operasi standard (SOP) yang boleh digunapakai oleh agensi seperti Agensi Pengurusan Bencana 

Negara (NADMA). 

Seterusnya, terdapat segmen literatur yang memfokuskan kepada psikospiritual dan 

daya tahan (resilience). Kajian oleh Acevedo (2018) dan Ahnaf (2020) menunjukkan bahawa 

mangsa yang mempunyai pegangan agama yang kuat cenderung untuk pulih lebih cepat 

daripada trauma pasca-bencana. Di Malaysia, Yusof et al. (2018) mendapati bahawa mangsa 

banjir di Kelantan menggunakan zikir dan solat sebagai mekanisme daya tindak utama. Namun, 

dapatan ini sering kali terhenti di peringkat deskripsi tingkah laku individu dan tidak diangkat 

sebagai strategi intervensi nasional. Terdapat lompang yang ketara dalam kajian yang cuba 

menginstitusikan amalan ini; contohnya, bagaimana kaunseling berasaskan Al-Quran boleh 

diintegrasikan secara rasmi dalam fasa respons kecemasan sebaris dengan bantuan perubatan 

fizikal. 

Selain itu, cabaran dalam mengintegrasikan nilai agama turut mendapat perhatian 

sarjana. Salah tafsir terhadap konsep takdir (qada’ dan qadar) sering dikaitkan dengan sikap 

fatalisme yang pasif, di mana mangsa menyerah sepenuhnya tanpa usaha mitigasi (Hussain & 

Ishak, 2021). Kajian oleh Ibrahim dan Mokhtar (2019) pula menghujahkan bahawa terdapat 

kekhuatiran dalam kalangan pembuat dasar bahawa memasukkan elemen agama akan 

merumitkan birokrasi atau dilihat sebagai tidak inklusif dalam masyarakat majmuk. Namun, 

hujah ini disanggah oleh penyelidikan terkini oleh Yaakob (2022) yang mencadangkan bahawa 

nilai-nilai universal Al-Quran seperti keadilan sosial dan penjagaan alam sekitar adalah 

merentasi sempadan agama dan boleh diterima pakai secara umum. 

Secara sintesis, walaupun terdapat lambakan kajian mengenai pengurusan bencana dan 

kajian Islam secara berasingan, penulisan yang cuba mengahwinkan kedua-dua disiplin ini 

dalam bentuk kerangka kerja konseptual yang praktikal masih kurang. Kebanyakan kajian sedia 

ada bersifat reaktif (mengkaji selepas bencana berlaku) berbanding proaktif (mencadangkan 

model integrasi pra-bencana). Oleh itu, kajian ini mengisi kekosongan tersebut dengan 

menawarkan satu analisis yang bukan sahaja mengenal pasti masalah, tetapi meneroka prospek 

pengintegrasian yang strategik, menghubungkan teologi dengan teknokrasi demi kemaslahatan 

ummah. 

 

 

 

 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

42 

METODOLOGI 

 

Kajian ini menggunakan jenis penyelidikan kualitatif dengan pendekatan konseptual dan 

analisis kepustakaan (library research) bagi mencapai objektif yang telah digariskan. Pemilihan 

reka bentuk ini adalah berasaskan kepada keperluan untuk membina dan memperhalusi 

kerangka teoretikal yang menghubungkan dua disiplin ilmu yang berbeza, iaitu pengurusan 

bencana dan pengajian Islam, yang memerlukan interpretasi mendalam terhadap teks dan 

konteks berbanding pengukuran statistik semata-mata. Pendekatan ini membolehkan penyelidik 

menelusuri nuansa makna, prinsip, dan falsafah di sebalik nas-nas Al-Quran dan 

memadankannya dengan lompang dalam polisi semasa. 

Data bagi kajian ini diperolehi melalui dua sumber utama. Pertama, sumber primer yang 

terdiri daripada Al-Quran dan kitab-kitab tafsir muktabar (seperti Tafsir Ibn Kathir dan Tafsir 

Al-Azhar) bagi mengekstrak nilai-nilai teras berkaitan bencana, serta dokumen rasmi kerajaan 

seperti Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20 dan Dasar Pengurangan Risiko 

Bencana Negara. Kedua, sumber sekunder yang merangkumi artikel jurnal berimpak tinggi, 

prosiding persidangan, dan buku-buku ilmiah yang membincangkan tema pengurusan bencana 

dari perspektif Islam dan konvensional dalam tempoh masa 10 tahun terkini bagi memastikan 

relevansi data. 

Proses analisis data dijalankan menggunakan kaedah analisis kandungan (content 

analysis) dan analisis tematik. Dalam fasa pertama, dokumen polisi disaring untuk mengenal 

pasti tema-tema utama pengurusan bencana (mitigasi, kesiapsiagaan, respons, pemulihan). 

Seterusnya, nas-nas Al-Quran yang relevan dikategorikan mengikut tema tersebut untuk 

melihat keselarasan atau percanggahan konsep. Kaedah penaakulan induktif digunakan untuk 

mensintesis cabaran dan prospek pengintegrasian, di mana pola-pola yang muncul daripada 

literatur disusun untuk membentuk satu kerangka pemahaman baharu. Kesahan dan 

kebolehpercayaan dapatan dipastikan melalui triangulasi sumber data dan rujukan silang antara 

pandangan sarjana kontemporari dan teks klasik, memastikan interpretasi yang dibuat adalah 

seimbang dan tidak terpesong daripada prinsip syariah serta realiti operasi bencana. 

 

DAPATAN KAJIAN 

 

Dapatan kajian ini, yang merupakan hasil sintesis konseptual dan analisis dokumen, 

mencerencerak dua dimensi utama iaitu cabaran pengintegrasian dan prospek strategik 

penerapan nilai-nilai Al-Quran dalam kerangka pengurusan bencana di Malaysia. Pertama, 

dalam aspek cabaran, kajian mendapati wujudnya halangan epistemologi yang ketara. Terdapat 

pemisahan sekularistik dalam minda penggubal dasar dan pelaksana yang melihat bencana 

sebagai fenomena saintifik-fizikal semata-mata, manakala agama dianggap sebagai urusan 

peribadi yang terpisah daripada tadbir urus negara. Ini menyukarkan penerimaan terminologi 

dan pendekatan berasaskan wahyu dalam dokumen rasmi kerajaan. Selain itu, wujud cabaran 

kognitif dalam kalangan masyarakat awam berkaitan salah faham konsep takdir dan tawakkal. 

Analisis mendapati bahawa interpretasi yang tidak tepat mengenai konsep ini sering membawa 

kepada sikap fatalisme, di mana masyarakat menjadi pasif dan enggan melakukan persediaan 

awal (mitigasi) kerana beranggapan bencana adalah ketentuan mutlak Tuhan yang tidak boleh 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

43 

dielakkan, satu pandangan yang bercanggah dengan tuntutan Al-Quran untuk berusaha (al-

akhdhu bi al-asbab). 

Kedua, dari sudut prospek, kajian ini merumuskan bahawa nilai-nilai Al-Quran 

menawarkan potensi besar untuk memperkukuh daya tahan nasional. Konsep Fiqh al-Karithah 

(Kefahaman Bencana) dikenal pasti sebagai instrumen prospektif yang boleh menyediakan 

panduan hukum yang fleksibel semasa krisis, seperti kemudahan (rukhsah) dalam ibadah dan 

pengurusan jenazah, yang dapat mengurangkan kegusaran mangsa. Selain itu, nilai Ta'awun 

(saling membantu) dan Infaq (pemberian) yang digariskan dalam Al-Quran didapati 

mempunyai kapasiti untuk memobilisasi dana dan tenaga sukarelawan dengan lebih pantas dan 

efektif berbanding birokrasi formal. Dapatan juga menonjolkan prospek institusi masjid bukan 

sahaja sebagai tempat ibadah, tetapi sebagai pusat pemindahan sementara (PPS) yang holistik 

yang menyediakan perlindungan fizikal dan sokongan psikospiritual serentak. Akhirnya, 

pengintegrasian konsep Istirja' (kembali kepada Allah) didapati berfungsi sebagai terapi 

kognitif yang ampuh dalam merawat Gangguan Tekanan Pasca Trauma (PTSD), mengubah 

persepsi mangsa daripada melihat diri sebagai korban kepada insan yang diuji, lantas 

mempercepatkan proses pemulihan sosial dan emosi. 

 

PERBINCANGAN 

 

Perbincangan ini menilai secara kritis implikasi dapatan kajian dengan menghubungkannya 

kembali kepada teori dan literatur sedia ada, serta meneliti kesannya terhadap kerangka 

pengurusan bencana negara. Dapatan mengenai cabaran epistemologi yang memisahkan sains 

dan agama dalam pengurusan bencana selari dengan hujah Chester et al. (2019) yang 

menyatakan bahawa kerangka pengurangan risiko bencana (DRR) global sebahagian besarnya 

bersifat 'buta agama'. Namun, kajian ini melangkaui dapatan tersebut dengan menegaskan 

bahawa dalam konteks Malaysia, pemisahan ini bukan sahaja satu kekurangan teoretikal tetapi 

satu liabiliti operasi. Apabila nilai Al-Quran diketepikan, agensi kerajaan gagal memanfaatkan 

sumber daya tahan dalaman (inner resilience) masyarakat Melayu yang sangat bergantung 

kepada naratif keagamaan untuk memaknakan penderitaan mereka. Ini menyokong pandangan 

Yusof et al. (2018) bahawa mekanisme daya tindak spiritual adalah kritikal, namun kajian ini 

menambah bahawa ia perlu diinstitusikan, bukan sekadar dibiarkan berlaku secara organik. 

Menariknya, dapatan mengenai salah faham konsep takdir sebagai penghalang kepada 

kesiapsiagaan membawa dimensi baharu kepada perbincangan. Sementara kajian Hussain dan 

Ishak (2021) melihat ini sebagai masalah pendidikan agama, perbincangan ini mencadangkan 

bahawa ia juga adalah kegagalan komunikasi risiko. Pengurusan bencana yang efektif 

memerlukan naratif agama yang betul—bahawa tawakkal hanya berlaku selepas usaha (ikhtiar) 

yang maksimum. Ini menuntut satu anjakan paradigma dalam modul kesedaran awam NADMA 

untuk memasukkan literasi teologi yang tepat sebagai sebahagian daripada pendidikan bencana. 

Dari sudut prospek, cadangan penggunaan masjid sebagai hab bencana holistik dan aplikasi 

Fiqh al-Karithah memperluaskan lagi konsep 'Whole of Society Approach' yang sering 

dilaungkan kerajaan. Ia membuktikan bahawa institusi agama adalah rakan strategik yang 

belum dimanfaatkan sepenuhnya. 

Secara teoretikal, kajian ini menyumbang kepada pengembangan Model Daya Tahan 

Komuniti dengan memasukkan elemen 'Daya Tahan Transendental'. Jika model Barat fokus 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

44 

kepada modal sosial dan ekonomi, model yang berteraskan nilai Al-Quran menambah dimensi 

hubungan vertikal (Hablumminallah) yang memberi makna kepada hubungan horizontal 

(Hablumminannas). Walau bagaimanapun, keterbatasan kajian ini terletak pada sifatnya yang 

konseptual. Tanpa data empirikal mengenai keberkesanan modul integrasi ini secara nyata di 

lapangan, cadangan yang dikemukakan mungkin dilihat sebagai idealistik. Oleh itu, kajian 

masa hadapan disarankan untuk membangunkan dan menguji modul psikospiritual Islam secara 

rintis di kawasan berisiko tinggi bagi mengukur impak sebenar terhadap pemulihan mangsa. 

 

KESIMPULAN 

 

Secara tuntasnya, artikel ini telah mencerakin cabaran dan prospek pengintegrasian nilai-nilai 

Al-Quran ke dalam kerangka pengurusan bencana di Malaysia, dengan matlamat untuk 

menjembatani jurang antara pendekatan teknokratik dan keperluan spiritual masyarakat. Kajian 

merumuskan bahawa walaupun wujud halangan struktur dan kognitif seperti pemisahan sekular 

dalam polisi dan salah faham teologi mengenai takdir merupakan potensi yang ditawarkan oleh 

integrasi ini adalah jauh lebih besar. Nilai-nilai seperti ta'awun, sabar, dan redha, jika diuruskan 

secara sistematik melalui polisi yang inklusif, mampu mentransformasikan landskap 

pengurusan bencana negara daripada sekadar 'mengurus krisis' kepada 'membina peradaban' 

yang tabah. 

Implikasi kajian ini melangkaui wacana akademik; ia menuntut perubahan dasar yang 

berani. Pihak berkuasa seperti NADMA dan JAKIM perlu duduk semeja untuk merangka garis 

panduan operasi yang mengiktiraf peranan spiritual first aid setara dengan bantuan fizikal. Dari 

sudut teoretikal, kajian ini memperkaya korpus ilmu pengurusan bencana dengan menawarkan 

model alternatif yang lebih sesuai dengan acuan budaya Nusantara. Namun, diakui bahawa 

kajian ini terhad kepada analisis dokumen dan konseptual. Justeru, penyelidikan lanjutan yang 

bersifat empirikal dan longitudinal amat diperlukan untuk menguji keberkesanan mekanisme 

yang dicadangkan ini di lapangan sebenar. Akhirnya, pengintegrasian nilai Al-Quran bukan 

bertujuan untuk mengislamisasikan bencana, tetapi untuk memanusiakan pengurusan bencana, 

mengembalikan roh dan jiwa ke dalam tubuh jentera pengurusan yang selama ini kaku dan 

mekanikal. 

 

PENGHARGAAN 

 

Artikel ini adalah hasil dari penyelidikan yang ditaja oleh Kementerian Pendidikan Tinggi 

Malaysia melalui dana Geran Penyelidikan Fundamental (FRGS) 

(FRGS/1/2024/SS0/UKM/02/1). 

 

RUJUKAN 

 

Abdullah, M. F., & Ahmad, S. (2021). Islamic perspectives on disaster management: A review 

of verses from the Quran. Journal of Religion and Health, 60(3), 1823–1838. 

Acevedo, G. A. (2018). Religion and disaster: A review of the literature. Disasters, 42(1), 164–

182. 



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research 

Volume 5, Issue 4, 2025 

 

45 

Ahnaf, M. I. (2020). Religion and disaster risk reduction: Synergizing religious values and 

scientific knowledge. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 10(2), 237–

262. 

Chester, D. K., Duncan, A. M., & Speight, H. (2019). Performing religion in a post-disaster 

setting: The case of the 2018 Lombok earthquake. Geoforum, 104, 153–163. 

Gianisa, A., & Le De, L. (2018). The role of religious beliefs and practices in disaster: The case 

of 2009 earthquake in Padang city, Indonesia. Disaster Prevention and Management, 

27(1), 74–86. 

Hisham, S., Yaakob, M., & Raof, N. A. (2022). Integrating Maqasid Shariah in disaster risk 

management: A conceptual framework. International Journal of Disaster Risk 

Reduction, 78, 103126. 

Hussain, M. A., & Ishak, M. S. (2021). Fatalism and disaster preparedness among rural Muslim 

communities in Malaysia. Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 

37(1), 189–205. 

Ibrahim, A. Z., & Mokhtar, M. (2019). Policy challenges in integrating religious values into 

Malaysia’s disaster management framework. Journal of Public Administration and 

Governance, 9(2), 112–125. 

Majlis Keselamatan Negara. (2012). Arahan No. 20: Dasar dan mekanisme pengurusan 

bencana negara. Putrajaya, Malaysia: Jabatan Perdana Menteri. 

Malkawi, M. H. (2020). Epistemological integration: Essentials of an Islamic methodology. 

Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Rahman, Z. A. (2021). Environmental ethics in the Quran: Implications for disaster 

management. Al-Shajarah: Journal of the International Institute of Islamic Thought and 

Civilization, 26(1), 45–68. 

Shafiai, S., Koi, C. K., & Caldwell, N. (2016). Disaster management in Malaysia: The role of 

the National Security Council. Journal of Extreme Events, 3(02), 1650008. 

Sulaiman, S. (2020). The concept of Fasad in the Quran and its application to environmental 

degradation. Journal of Islamic Studies and Culture, 8(2), 12–25. 

Wisner, B. (2020). Five years beyond Sendai: Can we bridge the gap between religion and 

disaster risk reduction? International Journal of Disaster Risk Science, 11, 1–9. 

Yaakob, M. (2022). Universal values in the Quran and their relevance to modern disaster 

management. Journal of Islamic Thought and Civilization, 12(1), 101–118. 

Yusof, S. M., Zakaria, N., & Salleh, A. (2018). Coping mechanisms of flood victims in 

Kelantan: A spiritual perspective. Akademika, 88(3), 55–66. 

Zakaria, F., & Kamaruddin, Z. (2021). The role of mosques in disaster management: A case 

study of Malaysia. Journal of Islamic Architecture, 6(4), 230–240. 

Zamri, N. A., & Othman, J. (2020). Community-based disaster management in Malaysia: 

Challenges and opportunities. Planning Malaysia, 18(3), 234–245. 

Zulkefli, M. Y. (2019). Understanding natural disasters from the Quranic 

perspective. International Journal of Civil Engineering and Technology, 10(2), 2301–

2309. 

Zulkifli, M., & Amin, L. (2023). Psychospiritual therapy for disaster victims: A framework 

based on Maqasid Shariah. Journal of Religion and Health, 62, 450–465. 

  


