k)l{&].[_ﬂ./&&/ ‘l INTERNATIONAL JOURNAL OF ISLAMIC AND HUMANITIES RESEARCH

INTEGRASI NILAI-NILAI AL-QURAN DALAM KERANGKA PENGURUSAN
BENCANA DI MALAYSIA: CABARAN, PROSPEK DAN IMPLIKASI DASAR

[INTEGRATING QURANIC VALUES INTO DISASTER MANAGEMENT
FRAMEWORKS IN MALAYSIA: CHALLENGES, PROSPECTS,
AND POLICY IMPLICATIONS]

MOHD HAFIZUDDIN MOHD PAUZI' & WAN MOHD KHAIRUL FIRDAUS WAN KHAIRULDIN !*
& ABDUL HANIS EMBONG

1 Faculty of Contemporary Islamic Studies, Universiti Sultan Zainal Abidin, Gong Badak Campus, 21300
Kuala Nerus, Terengganu, MALAYSIA.
E-mail: mahadimohammad@unisza.edu.my; wankhairul@unisza.edu.my

2 Pusat Pendidikan Asas & Lanjutan (PPAL) Universiti Malaysia Terengganu, 21300 Kuala Nerus,
Terengganu, MALAYSIA.
E-mail: hanis.embong@umt.edu.my

Corespondent Email: wankhairul@unisza.edu.my

Received: 2 November 2025 Accepted: 25 November 2025 Published: 28 December 2025

Abstrak: Kejadian bencana alam yang semakin kerap dan intensif di Malaysia menuntut penilaian
semula terhadap kerangka pengurusan bencana yang sedia ada, yang sebahagian besarnya bersifat
teknokratik dan sekular. Walaupun Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20 menyediakan
struktur operasi yang kukuh, wujud lompang yang ketara dalam aspek pengisian spiritual dan
psikospiritual yang relevan dengan populasi majoriti Muslim di negara ini. Artikel ini bertujuan untuk
mencerencerak cabaran dan prospek pengintegrasian nilai-nilai Al-Quran ke dalam kerangka
pengurusan bencana nasional. Menggunakan reka bentuk penyelidikan kualitatif menerusi kaedah
analisis kandungan dokumen dan kepustakaan, kajian ini menyaring nas-nas Al-Quran yang berkaitan
dengan figh al-karithah (kefahaman bencana) serta polisi semasa pengurusan bencana. Dapatan kajian
mendedahkan bahawa cabaran utama pengintegrasian ini berakar umbi daripada dikotomi epistemologi
antara sains moden dan teologi, serta risiko salah tafsir konsep takdir yang boleh membawa kepada sikap
fatalisme pasif. Namun, prospek pengintegrasian dilihat sangat positif, terutamanya dalam aspek
pembinaan daya tahan komuniti melalui konsep ibtila’ (ujian) dan ta’awun (kerjasama), serta potensi
masjid sebagai hab pusat pemindahan yang holistik. Kajian ini merumuskan bahawa penyebatian nilai
Al-Quran bukan sahaja melengkapkan lompang psikososial mangsa, malah memperkukuh kerangka
pengurangan risiko bencana (DRR) yang lebih mampan dan membumi dalam konteks sosio-budaya
Malaysia. Dapatan ini memberi implikasi penting kepada penggubal dasar untuk mengarusperdanakan
elemen spiritual sebagai komponen kritikal dalam strategi kesiapsiagaan negara.

Kata Kunci: Pengurusan Bencana, Nilai al-Quran, Psikospiritual, Spritual, Implikasi

Abstract: The increasing frequency and intensity of natural disasters in Malaysia calls for a
reassessment of the existing disaster management framework, which is largely technocratic and secular
in nature. While the National Security Council Directive (MKN) No. 20 provides a robust operational
structure, there is a significant gap in the spiritual and psychospiritual aspects relevant to the nation's
majority Muslim population. This article aims to elucidate the challenges and prospects of integrating
Quranic values into the national disaster management framework. Using a qualitative research design

38



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

through document and literature content analysis, this study examines Quranic texts related to figh al-
karithah (understanding of disaster) as well as current disaster management policies. The findings reveal
that the main challenges to this integration stem from the epistemological dichotomy between modern
science and theology, as well as the risk of misinterpreting the concept of destiny, which could lead to
passive fatalism. However, the prospects for integration appear highly positive, particularly in building
community resilience through the concepts of ibtila’ (trial) and fa ‘awun (cooperation), and the potential
of mosques as holistic central relief hubs. This study concludes that the integration of Quranic values
not only addresses the psychosocial gaps among victims but also strengthens a more sustainable and
culturally grounded disaster risk reduction (DRR) framework within the Malaysian socio-cultural
context. These findings carry significant implications for policymakers in mainstreaming spiritual
elements as a critical component of national preparedness strategies.

Keywords: Disaster Management, Quranic Values, Psychospiritual, Spiritual, Implications

‘ @ ® \ This is an open-access article under the CC-BY 4.0 license

Cite This Article:

Mohd Hafizuddin Mohd Pauzi & Wan Mohd Khairul Firdaus Wan Khairuldin & Abdul Hanis Embong. 2025.
Integrasi Nilai-nilai al-Quran dalam Kerangka Pengurusan Bencana di Malaysia: Cabaran, Prospek dan Implikasi
Dasar [Integrating Quranic Values into Disaster Management Frameworks in Malaysia: Challenges, Prospects,
And Policy Implications]. QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research. 5(4), 38-45.

PENGENALAN

Dalam dekad mutakhir ini, landskap geografi dan iklim Malaysia telah mengalami perubahan
drastik yang memanifestasikan dirinya melalui peningkatan frekuensi dan intensiti bencana
alam, khususnya banjir monsun dan tanah runtuh. Realiti ini bukan sekadar satu krisis ekologi,
malah ia merupakan satu ancaman eksistensial yang menguji keupayaan infrastruktur fizikal
dan ketahanan sosial masyarakat. Lazimnya, respons negara terhadap fenomena ini dipandu
oleh Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20, yang menyediakan satu mekanisme
perintah dan kawalan yang sistematik bagi menguruskan insiden bencana. Walau
bagaimanapun, pendekatan konvensional ini sering kali terperangkap dalam paradigma
teknikal-rasional yang memfokuskan semata-mata kepada logistik, kejuruteraan, dan
pemulihan fizikal. Apa yang sering terpinggir dalam wacana arus perdana ini adalah dimensi
kemanusiaan yang lebih mendalam, iaitu aspek spiritual dan keagamaan yang menjadi teras
kepada pandangan semesta (worldview) sebahagian besar mangsa bencana di rantau ini.
Permasalahan kajian ini timbul apabila terdapat jurang yang ketara antara protokol
pengurusan bencana yang bersifat sekular dengan mekanisme daya tindak (coping mechanism)
masyarakat Melayu-Muslim yang sangat bergantung kepada nilai-nilai teologi semasa
berhadapan dengan krisis. Kerangka sedia ada, walaupun efisien dari sudut operasi, dilihat
kurang berupaya menangani trauma psikospiritual yang dialami mangsa. Tanpa integrasi nilai-
nilai ketuhanan, pengurusan bencana menjadi tempang; bantuan fizikal sampai, namun jiwa
mangsa kekal rapuh. Situasi ideal yang didambakan adalah satu ekosistem pengurusan bencana
yang holistik, di mana nilai-nilai Al-Quran tidak hanya dilihat sebagai elemen ritual semata-

39




QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

mata, tetapi diangkat sebagai prinsip panduan strategik dalam fasa mitigasi, kesiapsiagaan,
respons, dan pemulihan.

Kesarjanaan lampau telah cuba meneliti hubungan antara agama dan bencana, namun
kebanyakannya bersifat deskriptif atau tertumpu kepada kajian kes yang terpencil. Sebagai
contoh, kajian oleh Gianisa dan Le De (2018) serta Hisham et al. (2022) telah membincangkan
peranan agama dalam pengurangan risiko bencana, namun perbincangan mereka belum
menyentuh secara komprehensif mengenai cabaran struktural dan prospek strategik
pengintegrasian nilai Al-Quran secara formal ke dalam dasar negara seperti di Malaysia.
Ketiadaan kerangka konseptual yang jelas menyebabkan usaha penerapan nilai Islam dalam
pengurusan bencana sering kali bersifat ad-hoc dan tidak terkoordinasi, yang akhirnya
mengakibatkan pembaziran sumber dan ketidakberkesanan dalam pemulihan trauma jangka
panjang.

Justeru, artikel ini hadir untuk mengisi lompang pengetahuan tersebut dengan
menganalisis secara kritikal cabaran epistemologi dan praktikal yang menghalang
pengintegrasian ini, serta meneroka prospek masa hadapan yang boleh dimanfaatkan. Objektif
utama kajian ini adalah untuk meneliti bagaimana prinsip-prinsip Al-Quran seperti konsep
Fasad (kerosakan akibat tangan manusia), /btila’ (ujian), dan Ta’awun (kerjasama) boleh
diterjemahkan ke dalam indikator pengurusan bencana yang boleh diukur dan dilaksanakan.
Kajian ini berhujah bahawa pengintegrasian nilai Al-Quran adalah satu keperluan mendesak,
bukan pilihan, demi membina sebuah masyarakat yang berdaya tahan bukan sahaja dari segi
fizikal tetapi juga spiritual.

Secara strukturnya, artikel ini disusun bermula dengan menetapkan wilayah kajian
melalui tinjauan literatur kritikal mengenai status quo pengurusan bencana dan perspektif
Islam. Seterusnya, metodologi kualitatif yang diguna pakai akan diperincikan. Perbincangan
utama akan mencerencerak dapatan mengenai cabaran dan prospek, sebelum diakhiri dengan
cadangan kerangka konseptual baharu dan kesimpulan yang merangkum implikasi kajian
terhadap teori dan polisi.

SOROTAN LITERATUR

Sorotan literatur ini bertujuan untuk mensintesis dan menilai secara kritis korpus pengetahuan
sedia ada yang berkaitan dengan pengurusan bencana di Malaysia dan persilangannya dengan
nilai-nilai teologi Islam. Perbincangan dimulakan dengan menelusuri kerangka operasi semasa,
diikuti dengan analisis terhadap perspektif Al-Quran mengenai bencana, dan akhirnya menilai
kajian-kajian terdahulu yang cuba menghubungkan kedua-dua domain ini.

Dalam konteks pengurusan bencana di Malaysia, Arahan MKN No. 20 kekal sebagai
dokumen rujukan primer yang menggariskan peranan dan tanggungjawab agensi pelbagai
peringkat (Majlis Keselamatan Negara, 2012). Menurut kajian oleh Shafiai et al. (2016),
kekuatan utama arahan ini terletak pada struktur hierarkinya yang jelas dalam menggerakkan
aset fizikal. Namun, Zamri dan Othman (2020) mengkritik pendekatan ini sebagai terlalu 'top-
down' dan kurang memberi penekanan kepada aspek pembangunan kapasiti komuniti yang
berasaskan nilai tempatan. Ini selari dengan pandangan umum dalam literatur pengurusan
bencana antarabangsa yang mula beralih daripada paradigma 'command and control' kepada

40



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

pendekatan berasaskan komuniti, namun adaptasi elemen keagamaan dalam polisi rasmi masih
sangat terhad (Chester et al., 2019).

Dari sudut pandang teologi, Al-Quran menyediakan naratif yang komprehensif
mengenai bencana. Istilah-istilah seperti musibah, bala, fitnah, dan fasad telah dibincangkan
secara meluas oleh sarjana Islam. Zulkefli (2019) dalam analisisnya menegaskan bahawa Al-
Quran tidak melihat bencana sebagai hukuman semata-mata, tetapi juga sebagai peringatan dan
yjian (ibtila'). Konsep fasad (kerosakan) yang disebut dalam Surah al-Rum ayat 41, misalnya,
menghubungkan secara langsung kerosakan alam sekitar dengan tangan manusia, sekali gus
meletakkan tanggungjawab etika ke atas manusia sebagai khalifah (Rahman, 2021). Walau
bagaimanapun, literatur sedia ada sering kali membincangkan konsep-konsep ini dalam ruang
lingkup tafsir yang teoretikal tanpa menterjemahkannya ke dalam bahasa polisi atau prosedur
operasi standard (SOP) yang boleh digunapakai oleh agensi seperti Agensi Pengurusan Bencana
Negara (NADMA).

Seterusnya, terdapat segmen literatur yang memfokuskan kepada psikospiritual dan
daya tahan (resilience). Kajian oleh Acevedo (2018) dan Ahnaf (2020) menunjukkan bahawa
mangsa yang mempunyai pegangan agama yang kuat cenderung untuk pulih lebih cepat
daripada trauma pasca-bencana. Di Malaysia, Yusof et al. (2018) mendapati bahawa mangsa
banjir di Kelantan menggunakan zikir dan solat sebagai mekanisme daya tindak utama. Namun,
dapatan ini sering kali terhenti di peringkat deskripsi tingkah laku individu dan tidak diangkat
sebagai strategi intervensi nasional. Terdapat lompang yang ketara dalam kajian yang cuba
menginstitusikan amalan ini; contohnya, bagaimana kaunseling berasaskan Al-Quran boleh
diintegrasikan secara rasmi dalam fasa respons kecemasan sebaris dengan bantuan perubatan
fizikal.

Selain itu, cabaran dalam mengintegrasikan nilai agama turut mendapat perhatian
sarjana. Salah tafsir terhadap konsep takdir (gqada’ dan gadar) sering dikaitkan dengan sikap
fatalisme yang pasif, di mana mangsa menyerah sepenuhnya tanpa usaha mitigasi (Hussain &
Ishak, 2021). Kajian oleh Ibrahim dan Mokhtar (2019) pula menghujahkan bahawa terdapat
kekhuatiran dalam kalangan pembuat dasar bahawa memasukkan elemen agama akan
merumitkan birokrasi atau dilihat sebagai tidak inklusif dalam masyarakat majmuk. Namun,
hujah ini disanggah oleh penyelidikan terkini oleh Yaakob (2022) yang mencadangkan bahawa
nilai-nilai universal Al-Quran seperti keadilan sosial dan penjagaan alam sekitar adalah
merentasi sempadan agama dan boleh diterima pakai secara umum.

Secara sintesis, walaupun terdapat lambakan kajian mengenai pengurusan bencana dan
kajian Islam secara berasingan, penulisan yang cuba mengahwinkan kedua-dua disiplin ini
dalam bentuk kerangka kerja konseptual yang praktikal masih kurang. Kebanyakan kajian sedia
ada bersifat reaktif (mengkaji selepas bencana berlaku) berbanding proaktif (mencadangkan
model integrasi pra-bencana). Oleh itu, kajian ini mengisi kekosongan tersebut dengan
menawarkan satu analisis yang bukan sahaja mengenal pasti masalah, tetapi meneroka prospek
pengintegrasian yang strategik, menghubungkan teologi dengan teknokrasi demi kemaslahatan
ummabh.

11



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

METODOLOGI

Kajian ini menggunakan jenis penyelidikan kualitatif dengan pendekatan konseptual dan
analisis kepustakaan (/ibrary research) bagi mencapai objektif yang telah digariskan. Pemilihan
reka bentuk ini adalah berasaskan kepada keperluan untuk membina dan memperhalusi
kerangka teoretikal yang menghubungkan dua disiplin ilmu yang berbeza, iaitu pengurusan
bencana dan pengajian Islam, yang memerlukan interpretasi mendalam terhadap teks dan
konteks berbanding pengukuran statistik semata-mata. Pendekatan ini membolehkan penyelidik
menelusuri nuansa makna, prinsip, dan falsafah di sebalik nas-nas Al-Quran dan
memadankannya dengan lompang dalam polisi semasa.

Data bagi kajian ini diperolehi melalui dua sumber utama. Pertama, sumber primer yang
terdiri daripada Al-Quran dan kitab-kitab tafsir muktabar (seperti Tafsir Ibn Kathir dan Tafsir
Al-Azhar) bagi mengekstrak nilai-nilai teras berkaitan bencana, serta dokumen rasmi kerajaan
seperti Arahan Majlis Keselamatan Negara (MKN) No. 20 dan Dasar Pengurangan Risiko
Bencana Negara. Kedua, sumber sekunder yang merangkumi artikel jurnal berimpak tinggi,
prosiding persidangan, dan buku-buku ilmiah yang membincangkan tema pengurusan bencana
dari perspektif Islam dan konvensional dalam tempoh masa 10 tahun terkini bagi memastikan
relevansi data.

Proses analisis data dijalankan menggunakan kaedah analisis kandungan (content
analysis) dan analisis tematik. Dalam fasa pertama, dokumen polisi disaring untuk mengenal
pasti tema-tema utama pengurusan bencana (mitigasi, kesiapsiagaan, respons, pemulihan).
Seterusnya, nas-nas Al-Quran yang relevan dikategorikan mengikut tema tersebut untuk
melihat keselarasan atau percanggahan konsep. Kaedah penaakulan induktif digunakan untuk
mensintesis cabaran dan prospek pengintegrasian, di mana pola-pola yang muncul daripada
literatur disusun untuk membentuk satu kerangka pemahaman baharu. Kesahan dan
kebolehpercayaan dapatan dipastikan melalui triangulasi sumber data dan rujukan silang antara
pandangan sarjana kontemporari dan teks klasik, memastikan interpretasi yang dibuat adalah
seimbang dan tidak terpesong daripada prinsip syariah serta realiti operasi bencana.

DAPATAN KAJIAN

Dapatan kajian ini, yang merupakan hasil sintesis konseptual dan analisis dokumen,
mencerencerak dua dimensi utama iaitu cabaran pengintegrasian dan prospek strategik
penerapan nilai-nilai Al-Quran dalam kerangka pengurusan bencana di Malaysia. Pertama,
dalam aspek cabaran, kajian mendapati wujudnya halangan epistemologi yang ketara. Terdapat
pemisahan sekularistik dalam minda penggubal dasar dan pelaksana yang melihat bencana
sebagai fenomena saintifik-fizikal semata-mata, manakala agama dianggap sebagai urusan
peribadi yang terpisah daripada tadbir urus negara. Ini menyukarkan penerimaan terminologi
dan pendekatan berasaskan wahyu dalam dokumen rasmi kerajaan. Selain itu, wujud cabaran
kognitif dalam kalangan masyarakat awam berkaitan salah faham konsep takdir dan tawakkal.
Analisis mendapati bahawa interpretasi yang tidak tepat mengenai konsep ini sering membawa
kepada sikap fatalisme, di mana masyarakat menjadi pasif dan enggan melakukan persediaan
awal (mitigasi) kerana beranggapan bencana adalah ketentuan mutlak Tuhan yang tidak boleh

42



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

dielakkan, satu pandangan yang bercanggah dengan tuntutan Al-Quran untuk berusaha (al-
akhdhu bi al-asbab).

Kedua, dari sudut prospek, kajian ini merumuskan bahawa nilai-nilai Al-Quran
menawarkan potensi besar untuk memperkukuh daya tahan nasional. Konsep Figh al-Karithah
(Kefahaman Bencana) dikenal pasti sebagai instrumen prospektif yang boleh menyediakan
panduan hukum yang fleksibel semasa krisis, seperti kemudahan (rukhsah) dalam ibadah dan
pengurusan jenazah, yang dapat mengurangkan kegusaran mangsa. Selain itu, nilai Ta'awun
(saling membantu) dan Infaq (pemberian) yang digariskan dalam Al-Quran didapati
mempunyai kapasiti untuk memobilisasi dana dan tenaga sukarelawan dengan lebih pantas dan
efektif berbanding birokrasi formal. Dapatan juga menonjolkan prospek institusi masjid bukan
sahaja sebagai tempat ibadah, tetapi sebagai pusat pemindahan sementara (PPS) yang holistik
yang menyediakan perlindungan fizikal dan sokongan psikospiritual serentak. Akhirnya,
pengintegrasian konsep Istirja' (kembali kepada Allah) didapati berfungsi sebagai terapi
kognitif yang ampuh dalam merawat Gangguan Tekanan Pasca Trauma (PTSD), mengubah
persepsi mangsa daripada melihat diri sebagai korban kepada insan yang diuji, lantas
mempercepatkan proses pemulihan sosial dan emosi.

PERBINCANGAN

Perbincangan ini menilai secara kritis implikasi dapatan kajian dengan menghubungkannya
kembali kepada teori dan literatur sedia ada, serta meneliti kesannya terhadap kerangka
pengurusan bencana negara. Dapatan mengenai cabaran epistemologi yang memisahkan sains
dan agama dalam pengurusan bencana selari dengan hujah Chester et al. (2019) yang
menyatakan bahawa kerangka pengurangan risiko bencana (DRR) global sebahagian besarnya
bersifat 'buta agama'. Namun, kajian ini melangkaui dapatan tersebut dengan menegaskan
bahawa dalam konteks Malaysia, pemisahan ini bukan sahaja satu kekurangan teoretikal tetapi
satu liabiliti operasi. Apabila nilai Al-Quran diketepikan, agensi kerajaan gagal memanfaatkan
sumber daya tahan dalaman (inner resilience) masyarakat Melayu yang sangat bergantung
kepada naratif keagamaan untuk memaknakan penderitaan mereka. Ini menyokong pandangan
Yusof et al. (2018) bahawa mekanisme daya tindak spiritual adalah kritikal, namun kajian ini
menambah bahawa ia perlu diinstitusikan, bukan sekadar dibiarkan berlaku secara organik.

Menariknya, dapatan mengenai salah faham konsep takdir sebagai penghalang kepada
kesiapsiagaan membawa dimensi baharu kepada perbincangan. Sementara kajian Hussain dan
Ishak (2021) melihat ini sebagai masalah pendidikan agama, perbincangan ini mencadangkan
bahawa ia juga adalah kegagalan komunikasi risiko. Pengurusan bencana yang efektif
memerlukan naratif agama yang betul—bahawa tawakkal hanya berlaku selepas usaha (ikhtiar)
yang maksimum. Ini menuntut satu anjakan paradigma dalam modul kesedaran awam NADMA
untuk memasukkan literasi teologi yang tepat sebagai sebahagian daripada pendidikan bencana.
Dari sudut prospek, cadangan penggunaan masjid sebagai hab bencana holistik dan aplikasi
Figh al-Karithah memperluaskan lagi konsep 'Whole of Society Approach' yang sering
dilaungkan kerajaan. Ia membuktikan bahawa institusi agama adalah rakan strategik yang
belum dimanfaatkan sepenuhnya.

Secara teoretikal, kajian ini menyumbang kepada pengembangan Model Daya Tahan
Komuniti dengan memasukkan elemen 'Daya Tahan Transendental'. Jika model Barat fokus

43



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

kepada modal sosial dan ekonomi, model yang berteraskan nilai Al-Quran menambah dimensi
hubungan vertikal (Hablumminallah) yang memberi makna kepada hubungan horizontal
(Hablumminannas). Walau bagaimanapun, keterbatasan kajian ini terletak pada sifatnya yang
konseptual. Tanpa data empirikal mengenai keberkesanan modul integrasi ini secara nyata di
lapangan, cadangan yang dikemukakan mungkin dilihat sebagai idealistik. Oleh itu, kajian
masa hadapan disarankan untuk membangunkan dan menguji modul psikospiritual Islam secara
rintis di kawasan berisiko tinggi bagi mengukur impak sebenar terhadap pemulihan mangsa.

KESIMPULAN

Secara tuntasnya, artikel ini telah mencerakin cabaran dan prospek pengintegrasian nilai-nilai
Al-Quran ke dalam kerangka pengurusan bencana di Malaysia, dengan matlamat untuk
menjembatani jurang antara pendekatan teknokratik dan keperluan spiritual masyarakat. Kajian
merumuskan bahawa walaupun wujud halangan struktur dan kognitif seperti pemisahan sekular
dalam polisi dan salah faham teologi mengenai takdir merupakan potensi yang ditawarkan oleh
integrasi ini adalah jauh lebih besar. Nilai-nilai seperti ta'awun, sabar, dan redha, jika diuruskan
secara sistematik melalui polisi yang inklusif, mampu mentransformasikan landskap
pengurusan bencana negara daripada sekadar 'mengurus krisis' kepada 'membina peradaban'
yang tabah.

Implikasi kajian ini melangkaui wacana akademik; ia menuntut perubahan dasar yang
berani. Pihak berkuasa seperti NADMA dan JAKIM perlu duduk semeja untuk merangka garis
panduan operasi yang mengiktiraf peranan spiritual first aid setara dengan bantuan fizikal. Dari
sudut teoretikal, kajian ini memperkaya korpus ilmu pengurusan bencana dengan menawarkan
model alternatif yang lebih sesuai dengan acuan budaya Nusantara. Namun, diakui bahawa
kajian ini terhad kepada analisis dokumen dan konseptual. Justeru, penyelidikan lanjutan yang
bersifat empirikal dan longitudinal amat diperlukan untuk menguji keberkesanan mekanisme
yang dicadangkan ini di lapangan sebenar. Akhirnya, pengintegrasian nilai Al-Quran bukan
bertujuan untuk mengislamisasikan bencana, tetapi untuk memanusiakan pengurusan bencana,
mengembalikan roh dan jiwa ke dalam tubuh jentera pengurusan yang selama ini kaku dan
mekanikal.

PENGHARGAAN

Artikel ini adalah hasil dari penyelidikan yang ditaja oleh Kementerian Pendidikan Tinggi
Malaysia melalui dana Geran Penyelidikan Fundamental (FRGS)
(FRGS/1/2024/SS0/UKM/02/1).

RUJUKAN
Abdullah, M. F., & Ahmad, S. (2021). Islamic perspectives on disaster management: A review
of verses from the Quran. Journal of Religion and Health, 60(3), 1823—1838.

Acevedo, G. A. (2018). Religion and disaster: A review of the literature. Disasters, 42(1), 164—
182.

44



QALAM International Journal of Islamic and Humanities Research

Volume 5, Issue 4, 2025

Ahnaf, M. 1. (2020). Religion and disaster risk reduction: Synergizing religious values and
scientific knowledge. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 10(2), 237—
262.

Chester, D. K., Duncan, A. M., & Speight, H. (2019). Performing religion in a post-disaster
setting: The case of the 2018 Lombok earthquake. Geoforum, 104, 153—163.

Gianisa, A., & Le De, L. (2018). The role of religious beliefs and practices in disaster: The case
of 2009 earthquake in Padang city, Indonesia. Disaster Prevention and Management,
27(1), 74-86.

Hisham, S., Yaakob, M., & Raof, N. A. (2022). Integrating Maqasid Shariah in disaster risk
management: A conceptual framework. International Journal of Disaster Risk
Reduction, 78, 103126.

Hussain, M. A., & Ishak, M. S. (2021). Fatalism and disaster preparedness among rural Muslim
communities in Malaysia. Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication,
37(1), 189-205.

Ibrahim, A. Z., & Mokhtar, M. (2019). Policy challenges in integrating religious values into
Malaysia’s disaster management framework. Journal of Public Administration and
Governance, 9(2), 112-125.

Majlis Keselamatan Negara. (2012). Arahan No. 20: Dasar dan mekanisme pengurusan
bencana negara. Putrajaya, Malaysia: Jabatan Perdana Menteri.

Malkawi, M. H. (2020). Epistemological integration: Essentials of an Islamic methodology.
Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Rahman, Z. A. (2021). Environmental ethics in the Quran: Implications for disaster
management. A/-Shajarah: Journal of the International Institute of Islamic Thought and
Civilization, 26(1), 45-68.

Shafiai, S., Koi, C. K., & Caldwell, N. (2016). Disaster management in Malaysia: The role of
the National Security Council. Journal of Extreme Events, 3(02), 1650008.

Sulaiman, S. (2020). The concept of Fasad in the Quran and its application to environmental
degradation. Journal of Islamic Studies and Culture, 8(2), 12-25.

Wisner, B. (2020). Five years beyond Sendai: Can we bridge the gap between religion and
disaster risk reduction? International Journal of Disaster Risk Science, 11, 1-9.
Yaakob, M. (2022). Universal values in the Quran and their relevance to modern disaster

management. Journal of Islamic Thought and Civilization, 12(1), 101-118.

Yusof, S. M., Zakaria, N., & Salleh, A. (2018). Coping mechanisms of flood victims in
Kelantan: A spiritual perspective. Akademika, 8§8(3), 55—-66.

Zakaria, F., & Kamaruddin, Z. (2021). The role of mosques in disaster management: A case
study of Malaysia. Journal of Islamic Architecture, 6(4), 230-240.

Zamri, N. A., & Othman, J. (2020). Community-based disaster management in Malaysia:
Challenges and opportunities. Planning Malaysia, 18(3), 234-245.

Zulkefli, M. Y. (2019). Understanding natural disasters from the Quranic
perspective. International Journal of Civil Engineering and Technology, 10(2), 2301—
2309.

Zulkifli, M., & Amin, L. (2023). Psychospiritual therapy for disaster victims: A framework
based on Maqasid Shariah. Journal of Religion and Health, 62, 450—465.

45



